
Integrasi Dan Interkoneksi Ilmu Keislaman: Sebuah Kajian Dalam 
Perspektif Filsafat Ilmu 

 

Submitted: 12-06-2025 
Revised: 10-07-2025 
Acepted: 12-08-2025 
 

Vol 1 No. 1, Agustus 2025  

E-ISSN: 3110-3898; P-ISSN: 3110-4657; Page 47-54    

 

Integrasi Dan Interkoneksi Ilmu Keislaman: Sebuah Kajian Dalam Perspektif 

Filsafat Ilmu 

Ikhwan Al Hafiz1*, Efendi2, Muhammad Zalnur3 
 

1*Universitas Negeri Imam Bonjol, Padang, Indonesia 
ikhwan.al.hafiz@uinib.ac.id  

2Universitas Negeri Imam Bonjol, Padang, Indonesia 
enfendimag@uinib.ac.id  

3Universitas Negeri Imam Bonjol, Padang, Indonesia 

zalnur.01@gmail.com  
 
 

ABSTRAK 
Kajian ini membahas integrasi dan interkoneksi ilmu keislaman dalam perspektif filsafat 
ilmu sebagai respon terhadap fragmentasi pengetahuan yang masih kuat dalam dunia 
pendidikan dan pengembangan keilmuan Islam. Pola dikotomi antara ilmu agama dan 
ilmu umum telah melahirkan ketegangan epistemologis yang berdampak pada rendahnya 
daya respons keilmuan terhadap persoalan sosial, moral, dan kemanusiaan. Melalui 
pendekatan filsafat ilmu, penelitian ini menelaah konsep integrasi-interkoneksi sebagai 
kerangka yang mempertemukan wahyu, akal, dan realitas dalam satu kesatuan struktur 
pengetahuan. Hasil kajian menunjukkan bahwa integrasi ilmu berfungsi sebagai jembatan 
dialogis antara tradisi keislaman dan sains modern, sekaligus memperkuat dimensi etik, 
spiritual, dan sosial dalam praksis keilmuan. Implementasi integrasi-interkoneksi dalam 
pendidikan tinggi Islam mendorong lahirnya riset interdisipliner yang lebih adaptif 
terhadap tantangan global. Integrasi ilmu juga berperan dalam membentuk karakter 
ilmuwan yang tidak terjebak pada netralitas nilai, tetapi memiliki tanggung jawab moral 
dan sosial. Kajian ini menegaskan bahwa integrasi dan interkoneksi ilmu keislaman 
merupakan landasan strategis dalam membangun keilmuan Islam yang utuh, dinamis, 
dan relevan dengan perkembangan zaman. 
 
Kata Kunci: Integrasi Ilmu; Interkoneksi Keilmuan; Filsafat Ilmu; Keilmuan Islam; Pendidikan 
Islam. 

 
PENDAHULUAN 

Perkembangan ilmu pengetahuan modern menunjukkan kecenderungan 

mailto:ikhwan.al.hafiz@uinib.ac.id
mailto:enfendimag@uinib.ac.id
mailto:zalnur.01@gmail.com


Studia: Journal of Humanities and Education Studies Vol 1 No. 1 – Agustus 2025 

 

spesialisasi yang semakin tajam sehingga batas-batas antarbidang keilmuan kerap berdiri 
secara terpisah dan tertutup satu sama lain. Kondisi tersebut melahirkan fragmentasi 
keilmuan yang berdampak pada kesulitan membaca realitas secara utuh dan menyeluruh. 
Ilmu keislaman yang sejak awal tumbuh dalam tradisi integratif turut merasakan tekanan 
akibat pemisahan tersebut. Situasi ini mendorong munculnya kesadaran untuk 
menghadirkan kembali pola keterhubungan ilmu yang mampu menjawab kompleksitas 
persoalan zaman (Abdullah, 2006). 

Wacana integrasi dan interkoneksi ilmu keislaman hadir sebagai respon atas 
keterbatasan pendekatan monodisipliner yang tidak lagi memadai dalam menghadapi 
persoalan sosial, budaya, dan kemanusiaan yang semakin rumit. Integrasi dipahami 
sebagai upaya mempertemukan berbagai rumpun ilmu dalam satu kerangka berpikir yang 
saling melengkapi. Interkoneksi memperlihatkan hubungan fungsional antarilmu agar 
tidak berjalan secara terpisah dan saling menegasikan. Paradigma ini kemudian 
berkembang sebagai pendekatan strategis dalam pembaruan studi-studi keislaman 
kontemporer (Rosmiati, 2023). 

Pemikiran tentang integrasi keilmuan dalam Islam memperoleh penguatan melalui 
gagasan para pemikir Muslim modern yang berupaya menghubungkan wahyu, akal, dan 
realitas empiris secara seimbang. Amin Abdullah menjadi salah satu tokoh yang secara 
konsisten menawarkan model integrasi-interkoneksi sebagai landasan epistemologis 
pengembangan ilmu keislaman. Gagasan tersebut memandang ilmu agama dan ilmu 
umum sebagai dua entitas yang saling berhubungan dan saling menguatkan. Corak 
pemikiran ini kemudian memberi arah baru bagi pengembangan keilmuan di lingkungan 
perguruan tinggi Islam (Akmal, 2024; Qorimah & Baidi, 2025). 

Integrasi ilmu juga tidak dapat dilepaskan dari pembahasan filsafat ilmu yang 
mengkaji hakikat pengetahuan, sumber-sumber kebenaran, serta cara kerja ilmu dalam 
membangun realitas. Filsafat ilmu memberikan kerangka kritis untuk memahami 
bagaimana ilmu terbentuk, diuji, dan dikembangkan secara sistematis. Ilmu tidak lagi 
dipandang sebagai sesuatu yang netral dan berdiri sendiri, melainkan sebagai hasil 
konstruksi sosial yang dipengaruhi nilai, kepentingan, dan budaya. Perspektif ini 
memperkuat urgensi integrasi ilmu agar mampu bergerak secara reflektif dan 
bertanggung jawab (Alam & Syukur, 2025; Ulfa et al., 2024). 

Dalam tradisi filsafat Islam, epistemologi menempatkan wahyu, akal, dan 
pengalaman empiris sebagai sumber pengetahuan yang saling berkaitan. Ketiganya 
membentuk bangunan keilmuan yang tidak hanya berorientasi pada kebenaran rasional, 
tetapi juga pada nilai-nilai spiritual dan moral. Pola ini menunjukkan bahwa integrasi 
bukanlah konsep baru dalam Islam, melainkan telah mengakar sejak awal perkembangan 
peradaban Muslim. Upaya aktualisasi kembali paradigma tersebut menjadi sangat penting 
di tengah dominasi sains modern yang cenderung positivistik (Alkhadafi, 2024). 

Tantangan global, seperti krisis kemanusiaan, perubahan sosial, dan persoalan 
kesehatan, menuntut pendekatan keilmuan yang tidak terjebak dalam sekat-sekat 
disipliner. Pengalaman riset monodisipliner terbukti memiliki keterbatasan dalam 
menjawab persoalan yang bersifat multidimensional. Pendekatan interdisipliner dan 
integratif menawarkan kemungkinan solusi yang lebih komprehensif dalam membaca dan 
menangani fenomena sosial. Realitas ini memperkuat relevansi integrasi dan interkoneksi 
ilmu keislaman sebagai kerangka berpikir yang adaptif (Ni’mawati et al., 2020). 

Ilmu juga memiliki dimensi moral yang tidak dapat dilepaskan dari tanggung jawab 
ilmuwan dalam menggunakan dan mengembangkan pengetahuan. Sikap ilmiah menuntut 



Integrasi Dan Interkoneksi Ilmu Keislaman: Sebuah Kajian Dalam 
Perspektif Filsafat Ilmu 

 

kejujuran, keterbukaan, serta kesadaran etis agar ilmu tidak bergerak secara bebas tanpa 
arah nilai. Integrasi ilmu keislaman memberi ruang bagi penyatuan antara dimensi 
rasional dan dimensi moral dalam aktivitas keilmuan. Corak keilmuan semacam ini 
diharapkan mampu melahirkan ilmuwan yang tidak hanya cakap secara akademik, tetapi 
juga matang secara etis (Surajiyo, 2024). 

Berdasarkan uraian tersebut, integrasi dan interkoneksi ilmu keislaman tidak 
sekadar dipahami sebagai wacana metodologis, tetapi juga sebagai kebutuhan mendasar 
dalam pembangunan ilmu yang utuh dan berkeadaban. Perspektif filsafat ilmu 
memberikan landasan konseptual untuk menelaah secara kritis bagaimana hubungan 
antarilmu dapat dibangun secara sistematis dan bertanggung jawab. Kajian ini menjadi 
penting untuk memperkuat posisi ilmu keislaman di tengah dinamika ilmu pengetahuan 
modern yang terus bergerak cepat. Penelitian tentang integrasi dan interkoneksi ilmu 
keislaman dari sudut pandang filsafat ilmu diharapkan mampu memperkaya khazanah 
pemikiran keilmuan Islam kontemporer (Abdullah, 2006; Rosmiati, 2023). 
 
METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif-analitis dengan kajian 
kepustakaan (library research). Data diperoleh dari literatur primer, berupa Al-Qur’an, 
hadis, dan karya klasik ulama, serta literatur sekunder berupa buku, artikel, dan jurnal 
ilmiah terkait epistemologi dan integrasi ilmu keislaman. Analisis dilakukan secara 
tematik, historis, dan normatif, dengan tujuan menelaah prinsip ilmu, integrasi-
interkoneksi ilmu, historitas, dan normativitas ilmu dalam perspektif Islam. Keabsahan 
data dijaga melalui triangulasi sumber, teori, dan metode, sehingga menghasilkan sintesis 
yang komprehensif mengenai hubungan antara wahyu, akal, pengalaman empiris, dan 
nilai Qur’ani dalam pengembangan ilmu pengetahuan. 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Epistemologi Integrasi dan Interkoneksi Ilmu Keislaman dalam Perspektif Filsafat Ilmu 

Epistemologi Islam sejak awal dibangun di atas asumsi keterpaduan antara sumber 
wahyu, akal, dan pengalaman empiris sebagai fondasi pembentukan pengetahuan. 
Struktur epistemologis ini menunjukkan bahwa ilmu tidak berdiri sebagai entitas netral 
yang bebas nilai, melainkan terikat pada dimensi transendental dan kemanusiaan secara 
bersamaan. Hakikat ilmu dalam Islam bergerak dalam relasi tauhidik yang menempatkan 
seluruh realitas sebagai medan penyingkapan makna ketuhanan. Kerangka tersebut 
memperlihatkan bahwa integrasi ilmu bukanlah konstruksi baru, melainkan kelanjutan 
dari fondasi epistemologis Islam itu sendiri (Kuswanjono, 2016; Alkhadafi, 2024). 

Filsafat ilmu modern memandang bahwa ilmu merupakan produk konstruksi sosial 
yang bertumbuh melalui relasi kuasa, budaya, dan konteks sejarah tertentu. Pengetahuan 
tidak lagi dipahami sebagai pantulan realitas yang sepenuhnya objektif, tetapi sebagai 
hasil interaksi subjek dengan dunia sosialnya. Konsepsi ini membuka ruang kritik terhadap 
klaim universalitas ilmu modern yang selama ini memosisikan sains sebagai otoritas 
tunggal kebenaran. Relasi ini menunjukkan bahwa integrasi ilmu keislaman memperoleh 
relevansinya sebagai usaha menanamkan kembali dimensi nilai dalam bangunan keilmuan 
kontemporer (Alam & Syukur, 2025; Ulfa et al., 2024). 

Dalam epistemologi Islam dikenal dua jalur besar perolehan pengetahuan, yaitu 
ilmu hushūlī yang diperoleh melalui proses rasional dan empiris serta ilmu huḍūrī yang 
hadir sebagai pengalaman langsung kesadaran spiritual. Kedua bentuk ilmu ini tidak 



Studia: Journal of Humanities and Education Studies Vol 1 No. 1 – Agustus 2025 

 

diposisikan secara dikotomis, tetapi sebagai satu kesatuan yang saling melengkapi. Pola 
ini menegaskan bahwa rasionalitas dan spiritualitas tidak berada dalam relasi 
antagonistik, tetapi membentuk sumbu ganda pengembangan ilmu. Kerangka ini menjadi 
dasar konseptual bagi integrasi ilmu keislaman yang tidak semata menyatukan disiplin, 
tetapi juga menyatukan dimensi epistemik manusia (Maulana, 2019; Misbahuddin, 2015). 

Integrasi dan interkoneksi ilmu dalam pemikiran kontemporer Islam memperoleh 
bentuk sistematis melalui gagasan yang dikembangkan oleh Amin Abdullah. Paradigma ini 
menempatkan ilmu-ilmu keislaman, ilmu sosial, dan ilmu alam dalam relasi dialogis, 
relasional, serta saling korektif. Ilmu agama tidak lagi diperlakukan sebagai menara gading 
yang terpisah dari realitas, sementara ilmu umum tidak diposisikan sebagai wilayah bebas 
nilai. Model ini memperlihatkan arah baru pembaruan epistemologi keilmuan Islam yang 
lebih terbuka dan reflektif (Abdullah, 2006; Siregar, 2014; Waston, 2016). 

Pemikiran tersebut menegaskan bahwa integrasi ilmu bukanlah penyatuan secara 
administratif atau kurikuler semata, melainkan perjumpaan epistemologis antar-rumpun 
ilmu dalam ruang refleksi filosofis. Integrasi mensyaratkan keterbukaan terhadap 
perbedaan paradigma, metode, dan pendekatan keilmuan yang selama ini berkembang 
secara terpisah. Relasi interkoneksi memungkinkan terjadinya koreksi timbal balik antara 
ilmu agama yang normatif dan ilmu umum yang empiris. Posisi ini menghindarkan 
integrasi dari sekadar upaya tambal sulam antara ilmu yang berbeda secara ontologis dan 
epistemologis (Rosmiati, 2023; Mufid, 2013). 

Dimensi moral menjadi unsur yang tidak terpisahkan dalam integrasi ilmu 
keislaman, sebab ilmu dipandang sebagai amanah yang memiliki implikasi etik terhadap 
kehidupan manusia. Ilmuwan tidak hanya dituntut kompeten secara metodologis, tetapi 
juga memiliki tanggung jawab moral terhadap dampak sosial dari pengetahuan yang 
dihasilkan. Relasi antara ilmu dan nilai tidak boleh direduksi menjadi hubungan aksidental, 
tetapi merupakan struktur internal dari aktivitas keilmuan itu sendiri. Paradigma ini 
memperkuat posisi integrasi ilmu sebagai proyek etik sekaligus epistemik (Surajiyo, 2024; 
Ruslan, 2024). 

Berdasarkan kerangka tersebut, epistemologi integrasi dan interkoneksi ilmu 
keislaman berfungsi sebagai jembatan konseptual antara tradisi klasik Islam dan dinamika 
ilmu modern. Paradigma ini memberi ruang pengembangan ilmu yang tetap setia pada 
nilai tauhid namun adaptif terhadap perkembangan metodologi dan realitas sosial. 
Integrasi tidak menghapus identitas disiplin, tetapi menghubungkannya dalam satu 
horizon keilmuan yang dialogis dan produktif. Kerangka ini menjadi fondasi penting bagi 
pengembangan pendidikan, riset, dan peradaban Islam kontemporer (Akmal, 2024; 
Qorimah & Baidi, 2025). 
Implementasi Integrasi Ilmu dalam Pendidikan Islam: Dari Monodisipliner ke 
Interdisipliner 

Praktik pendidikan Islam pada umumnya masih menunjukkan kecenderungan 
penggunaan pendekatan monodisipliner dalam penyusunan kurikulum maupun 
pengembangan riset. Ilmu keislaman kerap diposisikan sebagai wilayah normatif yang 
terpisah dari ilmu-ilmu sosial, sains, dan humaniora. Pola ini menghasilkan penguatan 
pemahaman teks, tetapi seringkali mengalami keterbatasan dalam menjawab problem 
sosial yang bersifat multidimensional. Kondisi tersebut melahirkan kebutuhan objektif 
terhadap pembaruan paradigma keilmuan berbasis integrasi (Hidayah et al., 2023; 
Tajuddin & Awwaliyah, 2021). 

Pendekatan interdisipliner menawarkan pola baru pengembangan keilmuan yang 



Integrasi Dan Interkoneksi Ilmu Keislaman: Sebuah Kajian Dalam 
Perspektif Filsafat Ilmu 

 

memungkinkan terjadinya perjumpaan antara ilmu agama dan ilmu umum dalam satu 
ruang analisis yang sama. Masalah sosial tidak lagi dipahami secara parsial melalui satu 
sudut pandang, melainkan dibaca melalui berbagai perspektif yang saling melengkapi. 
Ilmu keislaman memperoleh fungsi baru sebagai basis etik dan nilai dalam pengayaan 
analisis empiris. Pergeseran ini menandai transformasi metodologis dalam pendidikan 
Islam menuju kerangka keilmuan yang lebih adaptif dan kontekstual (Abdullah, 2006; 
Akmal, 2024). 

Kajian terhadap respons keagamaan terhadap pandemi Covid-19 menunjukkan 
secara faktual bahwa pendekatan monodisipliner tidak mampu menjelaskan kompleksitas 
persoalan kesehatan publik, ekonomi, sosial, dan keagamaan secara simultan. Penelitian 
yang menggunakan pendekatan interdisipliner mampu mengaitkan aspek fiqh ibadah, 
etika sosial, kebijakan publik, serta ilmu kesehatan dalam satu kesatuan analisis. Fakta ini 
menunjukkan bahwa integrasi ilmu memiliki fungsi praktis yang sangat signifikan dalam 
menjawab krisis nyata. Data empiris tersebut memperlihatkan bahwa interkoneksi ilmu 
bukan sekadar tuntutan teoritis, tetapi kebutuhan faktual dunia pendidikan Islam 
(Ni’mawati et al., 2020). 

Tabel 1. Perbandingan Pendekatan Riset Monodisipliner dan Interdisipliner dalam 
Pendidikan Islam pada Isu Covid-19 

Pendekatan 
Riset 

Fokus Analisis Kelebihan Utama Keterbatasan Utama 

Monodisipliner 
Fikih, tauhid, 
ibadah 

Penguatan aspek 
normatif 

Lemah pada aspek 
kesehatan, ekonomi, dan 
kebijakan 

Interdisipliner 
Fikih, kesehatan, 
sosial, kebijakan 

Analisis 
komprehensif dan 
aplikatif 

Kompleksitas koordinasi 
metodologi 

Sumber: Ni’mawati, Ruswandi, U., & Erihadiana, M. (2020). 
Data ini menunjukkan bahwa pola interdisipliner secara ilmiah lebih mampu 

menjawab problem kompleks yang melibatkan berbagai dimensi kehidupan. Temuan 
tersebut memperkuat argumen bahwa integrasi ilmu memiliki landasan empiris yang 
kuat. Pendekatan ini juga memperlihatkan bahwa pendidikan Islam dituntut bergerak ke 
arah kolaborasi antar-disiplin. Transformasi tersebut menjadi indikator kematangan 
perkembangan ilmu keislaman kontemporer (Ni’mawati et al., 2020). 

Implementasi integrasi ilmu dalam pendidikan Islam juga tampak dalam 
pengembangan model kurikulum berbasis integrasi-interkoneksi di berbagai perguruan 
tinggi Islam. Kurikulum dirancang agar mata kuliah keislaman tidak berdiri sendiri, tetapi 
terhubung dengan ilmu sosial, filsafat, hukum, dan sains. Pola ini memungkinkan 
mahasiswa memandang agama bukan sebagai sistem normatif tertutup, tetapi sebagai 
sumber nilai yang hidup dalam realitas sosial. Desain kurikulum semacam ini 
mencerminkan transformasi struktural pendidikan Islam menuju paradigma keilmuan 
integratif (Hidayah et al., 2023; Waston, 2016). 

Meskipun demikian, implementasi integrasi-ilmu menghadapi tantangan serius 
dalam bentuk resistensi akademik, keterbatasan sumber daya manusia, serta fragmentasi 
keahlian yang masih kuat. Banyak dosen dan peneliti masih bekerja dalam tradisi keilmuan 
tunggal yang sulit membuka diri terhadap pendekatan lintas disiplin. Tantangan 
metodologis juga muncul akibat perbedaan standar keilmuan antar bidang studi. Kondisi 



Studia: Journal of Humanities and Education Studies Vol 1 No. 1 – Agustus 2025 

 

ini menunjukkan bahwa integrasi ilmu menuntut proses panjang yang melibatkan 
perubahan paradigma epistemologis dan budaya akademik (Rosmiati, 2023; Mufid, 2013). 

Berdasarkan dinamika tersebut, implementasi integrasi dan interkoneksi ilmu dalam 
pendidikan Islam tidak dapat dipahami sebagai proyek instan, tetapi sebagai proses 
transformasi struktural, kultural, dan epistemologis. Keberhasilan integrasi sangat 
bergantung pada komitmen kelembagaan, kesiapan sumber daya manusia, serta 
keberanian akademik untuk keluar dari sekat-sekat disipliner. Pendidikan Islam yang 
integratif menjadi prasyarat bagi lahirnya generasi ilmuwan Muslim yang memiliki 
keluasan perspektif dan kedalaman spiritual. Proses ini memperlihatkan bahwa integrasi 
ilmu merupakan jantung pembaruan pendidikan Islam kontemporer (Tajuddin & 
Awwaliyah, 2021; Qorimah & Baidi, 2025). 
Implikasi Filosofis, Etis, dan Peradaban dari Integrasi Ilmu Keislaman 

Integrasi ilmu keislaman membawa implikasi filosofis terhadap cara manusia 
memahami realitas, kebenaran, dan fungsi ilmu dalam kehidupan. Ilmu tidak lagi 
dipahami sekadar sebagai akumulasi data dan teori, tetapi sebagai instrumen 
pembentukan kesadaran moral dan tanggung jawab sosial. Relasi antara pengetahuan 
dan etika menjadi fondasi penting dalam kerangka ini. Posisi tersebut menegaskan bahwa 
integrasi ilmu merupakan jalan menuju ilmu yang bernilai dan berorientasi pada 
kemaslahatan umat (Kuswanjono, 2016; Surajiyo, 2024). 

Secara epistemologis, integrasi ilmu membongkar dikotomi lama antara sains dan 
agama yang lahir dari tradisi sekularisme modern. Ilmu agama tidak lagi diposisikan 
sebagai wilayah irasional, sementara sains tidak lagi diposisikan sebagai entitas bebas 
nilai. Keduanya bertemu dalam ruang keilmuan yang mengakui keterbatasan metodologis 
sekaligus keterikatan pada nilai-nilai kemanusiaan dan ketuhanan. Paradigma ini menjadi 
fondasi konseptual rekonstruksi ilmu di dunia Islam (Abdullah, 2006; Siregar, 2014). 

Dalam ranah peradaban, integrasi ilmu memberi arah baru pembangunan 
masyarakat berbasis pengetahuan yang tidak terlepas dari nilai spiritual dan moral. 
Peradaban tidak lagi diukur hanya melalui capaian teknologi dan ekonomi, tetapi melalui 
harmoni antara kemajuan material dan keutuhan etik. Pendidikan memainkan peran 
strategis dalam mentransformasikan nilai tersebut ke dalam struktur sosial. Integrasi ilmu 
menjadi modal kultural bagi kebangkitan peradaban Islam kontemporer (Hairuddin, 2013; 
Ruslan, 2024). 

Dalam pengembangan riset, integrasi ilmu memungkinkan lahirnya inovasi keilmuan 
yang mampu merespons persoalan sosial secara lebih menyeluruh. Penelitian tidak 
berhenti pada dimensi teoritis, tetapi bergerak ke wilayah praksis yang menyentuh 
problem nyata masyarakat. Ilmu keislaman memperoleh peran baru sebagai kerangka 
nilai dalam pengembangan sains sosial, kebijakan, dan teknologi. Hal ini memperkuat 
legitimasi ilmu keislaman dalam arena akademik global (Ulfa et al., 2024; Rosmiati, 2023). 

Implikasi etis dari integrasi ilmu tampak pada lahirnya kesadaran bahwa setiap 
aktivitas ilmiah mengandung konsekuensi moral terhadap kemanusiaan. Ilmu tidak lagi 
dipandang sebagai aktivitas netral yang terbebas dari nilai, tetapi sebagai medan 
tanggung jawab sosial dan religius. Hubungan antara ilmu dan akhlak menjadi bagian 
inheren dari pembangunan pengetahuan. Paradigma ini memperkuat karakter keilmuan 
Islam yang berpijak pada etika transendental (Surajiyo, 2024; Hairuddin, 2013). 

Dalam kajian Al-Qur’an, integrasi ilmu menuntut keterpaduan antara ilmu alat, ilmu 
sosial, dan metodologi tafsir agar penafsiran tidak terjebak pada reduksionisme literal. 
Penguasaan ilmu mauhibah dan metodologi ilmiah menjadi syarat keberlanjutan 



Integrasi Dan Interkoneksi Ilmu Keislaman: Sebuah Kajian Dalam 
Perspektif Filsafat Ilmu 

 

interpretasi yang relevan terhadap persoalan zaman. Relasi ini memperlihatkan bahwa 
integrasi ilmu merupakan kebutuhan epistemologis dalam studi Al-Qur’an kontemporer. 
Integrasi tidak hanya berlaku di ranah sosial, tetapi juga dalam wilayah tekstual dan 
metodologis (Ruslan, 2024; Sari et al., 2023). 

Secara keseluruhan, integrasi dan interkoneksi ilmu keislaman memuat implikasi 
luas yang mencakup epistemologi, etika, pendidikan, riset, dan peradaban. Paradigma ini 
memperlihatkan arah baru pengembangan ilmu yang tidak terjebak pada dikotomi lama 
antara agama dan sains. Integrasi menjadi fondasi bagi lahirnya ilmu yang bernilai, 
transformatif, sekaligus relevan dengan problem kemanusiaan kontemporer. Penguatan 
integrasi ilmu keislaman menjadi proyek intelektual strategis bagi masa depan keilmuan 
Islam modern (Abdullah, 2006; Akmal, 2024; Qorimah & Baidi, 2025). 
 

KESIMPULAN 
Integrasi dan interkoneksi ilmu keislaman dalam perspektif filsafat ilmu menegaskan 

bahwa pengembangan keilmuan tidak dapat lagi bertumpu pada pola dikotomis antara 
ilmu agama dan ilmu umum. Kerangka integratif menempatkan wahyu, akal, dan realitas 
sebagai sumber pengetahuan yang saling berkelindan secara epistemologis, aksiologis, 
dan ontologis. Pendekatan ini membuka ruang dialog antara tradisi keilmuan Islam 
dengan perkembangan sains modern tanpa kehilangan identitas normatifnya. Realitas 
pendidikan tinggi Islam menunjukkan bahwa pola integratif mampu mendorong lahirnya 
riset interdisipliner yang lebih responsif terhadap persoalan sosial, moral, dan 
kemanusiaan. Integrasi ilmu juga berperan dalam membangun karakter ilmuwan yang 
tidak hanya berorientasi pada kecakapan intelektual, tetapi juga tanggung jawab etis dan 
spiritual. Relevansi integrasi-interkoneksi semakin kuat di tengah tantangan global yang 
kompleks, termasuk krisis kemanusiaan, dekadensi moral, serta percepatan teknologi. 
Kajian ini menegaskan bahwa integrasi ilmu keislaman bukan sekadar wacana konseptual, 
melainkan sebuah kebutuhan strategis dalam membangun peradaban yang berkeadaban, 
berkeilmuan, dan berlandaskan nilai-nilai transendental. 
 
DAFTAR PUSTAKA 
Abdullah, M. A. (2006). Dialog Peradaban Menghadapi Era Postmodernisme Sebuah 

Tinjauan F’ilosofis-Religius. Al-Jami’ah Journal of Islamic Studies, 1(1), 108–126. 

Akmal, M. I. (2024). Pemikiran Amin Abdullah Seputar Integrasi Keilmuan. FATHIR: Jurnal 

Studi Islam, 1(2), 120–136. 

Alam, L., & Syukur, M. (2025). Ilmu Sebagai Konstruksi Sosial : Perspektif Filsafat Ilmu Dan 

Sosiologi Ilmu. Journal on Education, 07(02), 8684–8690. 

Alkhadafi, R. (2024). Epistemologi Filsafat Islam. JMPI Jurnal Manajemen, Pendidikan, Dan 

Pemikiran Islam, 2(1), 34–41. 

Hairuddin. (2013). Pendidikan Karakter Berbasis Sunnah Nabi. Jurnal Al-Ulum, 13(1), 167–

190. 

Hidayah, U., Tobroni, & Faridi. (2023). Islamisasi Integrasi Interkoneksi Ilmu Pengetahuan 

Dan Agama: Model Keilmuan Di Perguruan Tinggi Islam. AL-MUADDIB: Jurnal Kajian 

Ilmu Kependidikan, 5(2), 306–320. 

Kuswanjono, A. (2016). Hakikat ilmu dalam pemikiran islam. Jurnal Filsafat, 26(2), 292–321. 

Maulana. (2019). Peran Ilmu Hushuli dan Hudhuri Dalam Membuktikan Keberadaan Tuhan. 

Cross-Border, 2(2), 274–284. 

Misbahuddin, I. (2015). Epistemologi Al-Qur’an Dalam Membangun Sains Islam. Teologia, 



Studia: Journal of Humanities and Education Studies Vol 1 No. 1 – Agustus 2025 

 

26(1), 3–15. 

Mufid, F. (2013). Integrasi ilmu-ilmu Islam. Equilibrium, 1(1), 55-71. 

Ni’mawati, Ruswandi, U., & Erihadiana, M. (2020). Kajian Riset Monodisipliner Dan 

Interdisipliner Dalam Pendidikan Islam Menghadapi Isu Nasional Dan Global: Studi 

Kasus Terhadap Isu Covid-19. Misykat, 05(01), 101–122. 

Qorimah, & Baidi. (2025). Pemikiran Prof. Amin Abdullah dalam Integrasi Ilmu-Ilmu 

Keislaman. Comit: Communication, Information and Technology Journal, 3(2), 324–

332. https://doi.org/10.47467/comit.v3i2.8826 

Rosmiati. (2023). Integrasi – Interkoneksi Ilmu dalam Filsafat. Jurnal Kajian Dan 

Pengembangan Umat, 6(2), 117–124. 

Ruslan. (2024). Ilmu Mauhibah Sebagai Syarat Penafsir Al-Qur’an. Interdisciplinary 

Explorations in Research Journal, 2(3), 1736–1749. 

Sari, D. I., Ghozali, A. M., & Masruchin. (2023). Konsep Al-Kasb Dalam Al-Qur’an (Studi Tafsir 

Mafatih al-Gayb Karya Fakhr al-Din al-Razi. MISYKAT: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an 

Hadist Syari’ah Dan Tarbiyah, 8(1), 71–81. 

Siregar, P. (2014). Integrasi ilmu-ilmu keislaman dalam perspektif m. amin abdullah. 

MIQOT, 3(2), 335–354. 

Surajiyo. (2024). Ilmu Dalam Perspektif Moral Dan Sikap Ilmiah Yang Harus Dimiliki Ilmuan. 

Ikraith-Humaniora, 8(1), 20–28. 

Tajuddin, T., & Awwaliyah, N. M. (2021). Paradigma integrasi-interkoneksi Islamisasi ilmu 

dalam pandangan Amin Abdullah. Aksiologi: Jurnal Pendidikan Dan Ilmu Sosial, 1(2), 

56-61. 

Ulfa, D. M., Oktaviani, F. N., & Winarno, A. (2024). Peran Filsafat Keilmuan Dalam 

Perkembangan Ilmu Pengetahuan. KAMPUS AKADEMIK PUBLISING Jurnal Ilmiah 

Nusantara ( JINU), 1(6), 399–405. 

Waston. (2016). Pemikiran Epistemologi Amin Abdullah Dan Relevansinya Bagi Pendidikan 

Tinggi Di Indonesia. PROFETIKA, Jurnal Studi Islam, 17(1), 80–89. 

 


